
 

1 
 



 

2 

Cima da Conegliano (1459-15-17) “L’adorazione dei pastori”  

Olio su tavola, circa 1509-1510; presente nella Chiesa “Santa 

Maria dei Carmini” a Venezia  

 



 

3 
 



 

4 

 

 



 

5 

Carissime, 

Carissime, 

oggi inizia la Novena che ci porterà alla celebrazione del 

Natale di Gesù.  

Ne abbiamo bisogno perché vorremmo rinfocolare la no-

stra speranza consegnando, in affidamento totale, a que-

sto Dio-Bambino la voglia di poter vedere e toccare il suo 

amore nel chiaroscuro della nostra esistenza.  

Siamo nell'alba del nuovo mondo. La luce è fioca, ma 

questa luce promette l'eternità.  

Siamo già nel giorno senza tramonto perché sposando 

l'Universo Dio ha giurato di non abbandonarlo al suo de-

stino. La fine non è la fine. 

Godiamoci la luce dell'alba: è poca ma è sufficiente per 

sperare e per sapere di essere nel giorno di Dio. 

Ci vediamo ogni giorno per incamminarci verso il Natale.  

 

Un caro abbraccio,  

 

don Luigi 

Novena verso il Natale di Gesù 

Anno del Signore 2025 

 



 

6 

Primo giorno. I colori dell’aurora.  

O Dio, Padre nostro, disponi i tuoi fedeli all’avvento 

di Cristo, tuo Figlio, perché, tornando e bussando alla porta del mio cuore,  

egli mi trovi vigilante nella preghiera ed esultante nella lode. 

Iniziamo il nostro cammino verso il Bambin Gesù che viene a Natale, osservan-
do la nostra ‘icona’ che ci aiuta nella contemplazione del Mistero.  

Sullo sfondo vediamo i colori dell’aurora. Inizia la giornata: è un tempo nuovo e 
definitivo. Ci avviciniamo in punta di piedi e con grande umiltà a questo Bambi-
no. Che cosa ci porta? Cosa ci dirà? 

 Luce che brilla nelle tenebre. È l’inizio di un ‘giorno speciale’. Un giorno che 
contieni tutti i soli, le albe e i tramonti dell’Universo. Infatti questa nascita 
nel silenzio sperduto in un angolo sconosciuto del mondo, senza clamore e 
senza una speciale accoglienza è l’alba di un giorno che non conoscerà il 
tramonto. È il dato più strabiliante della fede cristiana: in questo Bambino 
l’eterno e infinito Dio, che racchiude in sé tutti i misteri dei cieli e della no-
stra insignificante e piccola terra, annuncerà la sua definitiva Alleanza d’a-
more con tutto quello che ha creato. Perché il Dio infinito rivela le sue in-
tenzioni in questo Bambino? Perché l’infinito si racchiude nel finito? Perché 
il senso di tutta la storia si racchiude nella storia di un piccolo Bambino?  

 L’inizio di un tempo nuovo ed eterno. I cristiani contano gli anni del mondo e 
dunque della propria vita a partire da questa nascita. È solo un piccolo se-
gno della decisività di questo Bambino ed anche del percorso, faticoso ed 
entusiasmante della fede. Dio si rivela nella storia degli uomini e non nelle 
teorie, interessanti e persino utili, che affollano la nostra mente che, quan-
do su affaccia sul mistero della vita, si trova impacciata e spesso con do-
mande senza risposte. ‘ Grazie alla tenerezza e misericordia del nostro Dio, 
ci visiterà un sole che sorge dall'alto, per risplendere su quelli che stanno 
nelle tenebre e nell'ombra di morte, e dirigere i nostri passi sulla via della 
pace» (Lc 1,78-79). 

 Noi siamo nell’aurora. L’aurora contiene la promessa del futuro ma non ne 
mostra il contenuto: Viviamo nella luce ma ci appaiono anche le ombre e 
spesso le ombre arrivano a oscurare la luce. 

La condizione del cristiano è sempre stata paradossale, ma oggi lo è più che 
mai. Noi amiamo questo mondo, e lo amiamo più di chiunque altro, ma non 



 

7 

siamo di questo mondo. Il grande San Paolo VI° così si esprimeva a Betlem-
me: ‘Noi desideriamo operare per il bene del mondo…Questa affermazione 
ne implica molte altre. E cioè noi guardiamo al mondo con immensa simpa-
tia… Sappia il mondo di essere stimato e amato da chi rappresenta e pro-
muove la religione cristiana con una dilezione superiore e inesauribile…
Questo vuol dire che la missione del cristianesimo è una missione di amicizia 
in mezzo all’umanità, una missione di comprensione, d’incoraggiamento, di 
promozione, di elevazione; diciamo ancora di salvezza (Omelia a Betlemme 
6 gennaio Epifania 1964). 

Ma questa dedizione non sempre è compresa e, pur amando il mondo, sap-
piamo di dover dire al mondo che la luce viene dall’alto e che la salvezza 
non nasce dal progresso. La pace non nasce dalla vittoria del più forte e 
neppure dalla ribellione dei deboli, ma viene da un Bambino inerme che 
annuncia una aurora che tiene testa al dubbio non perdendo mai  la speran-
za pur nel mezzo della fatica, delle ombre e delle contorsioni della storia 
umana che sovente schiaccia i deboli e mette sul trono i potenti. 

 Il Dio Bambino chiede di crescere dentro di noi quel tanto che ci fa annun-
ciare il suo amore per tutti gli uomini; quel tanto che ci fa dire che nessun è 
perduto; quel tanto che ci fa sperare che l’amore è più forte dell’odio, che 
la luce dell’aurora splenderà nel mezzogiorno. In una parola questa aurora 
ci fa sperare che la nostra vita non si spegne invecchiando ma che si avvici-
na, dolorosamente, alla metamorfosi della luce che vince sempre le tene-
bre.  



 

8 

 Secondo giorno. Aggrappati alla roccia.  

Accresci, o Dio, l’amore tra noi, e rassicura  

i nostri cuori ansiosi  

con la venuta di Cristo tuo Figlio. 

Buona parte del nostro quadro è dominata 
dalla roccia che sovrasta la natività. La sovra-
sta e, insieme, la protegge. Su questa roccia 
sono aggrappate le piante che affondano nella 
roccia le loro radici. È una roccia feconda che 
dona stabilità e sicurezza. ‘Mi ha tratto da un 
pozzo di acque tumultuose, dal fango della 
palude; ha stabilito i miei piedi sulla roccia, ha 
reso sicuri i miei passi ’. (Sal 40,3) 

Viviamo un tempo carico d’ansia e di incertezza. La fede stessa è spesso travolta all’im-
provviso da tante fragilità che ne minano la forza e la sua stessa esistenza. Può un 
bambino, piccolo e indifeso, offrire sicurezza e stabilità?  Può la fragilità di un bimbo 
essere la speranza di un mondo che, credendosi adulto, si è inerpicato per sentieri tor-
tuosi e carichi di pericoli? 

Verrebbe da dire che un bimbo non ha nessuna possibilità di stabilizzare una storia che 
vive di criteri e formule ispirate alla potenza dei forti e alla pusillanimità dei deboli. ‘Ed 
egli mi ha detto: «Ti basta la mia grazia; la forza infatti si manifesta pienamente nel-
la debolezza». Mi vanterò quindi ben volentieri delle mie debolezze, perché dimori in 
me la potenza di Cristo’ (2Cor 12,9). 

S. Paolo accoglie il rovesciamento che l’Incarnazione di Dio ha provocato in Dio e negli 
uomini. Dio da forte si è fatto debole e l’uomo vede trasformata la sua debolezza in 
forza e la sua schiavitù in libertà.  

La roccia, aspra e incombente, dona sicurezza e stabilità. Su di essa prospera una fore-
sta che si abbevera della sua acqua. ‘ Il Signore Dio è la mia forza, egli rende i miei piedi 
come quelli delle cerve e sulle mie alture mi fa camminare’. (Ab3,19). ‘Mosè alzò la 
mano, percosse la roccia con il bastone due volte e ne uscì acqua in abbondanza; ne 
bevvero la comunità e il bestiame’. (Num 20,11). 

La visione della debolezza del Dio Bambino ci commuove e ci stupisce. Ma questo Bam-
bino, divenuto uomo un giorno dirà: ‘Chiunque viene a me e ascolta le mie parole e le 
mette in pratica, vi mostrerò a chi è simile: è simile a un uomo che, costruendo una 
casa, ha scavato molto profondo e ha posto le fondamenta sulla roccia’ (Lc 6,48). S. 
Paolo ci insegna che ‘tutti bevvero la stessa bevanda spirituale: bevevano infatti da 
una roccia spirituale che li accompagnava, e quella roccia era il Cristo’ (1Cor 10,4) 

A ciascuno di noi è chiesto di scoprire dove ha posto le fondamenta della sua vita. Ciò 
che manca a molti di noi è la profondità e la saldezza. Nella Parola di Dio la saldezza è 
spesso associata alla fede. La fede nel Signore Gesù deve essere salda. ‘Come dunque 
avete accolto Cristo Gesù, il Signore, in lui camminate, radicati e costruiti su di lui, saldi 



 

9 

nella fede come vi è stato insegnato, sovrabbondando nel rendimento di grazie. Fate 
attenzione che nessuno faccia di voi sua preda con la filosofia e con vuoti raggiri ispirati 
alla tradizione umana, secondo gli elementi del mondo e non secondo Cristo’ (Col 2, 6-
8). 

Con forza S. Paolo ci dice cosa significa vivere la fede in Gesù. Il Natale deve essere un 
serio richiamo per verificare la radici della nostra fede. Sappiamo che la cura delle radi-
ci è il fondamento del benessere di una pianta. Oggi c’è un certo stupore ed anche un 
po’ di angoscia nel costatare l’abbondano della fede da parte di molti che pur hanno 
ricevuto la consacrazione battesimale. Certamente il problema è complesso e non va 
dimenticato che oggi c’è più fede di quanto possa sembrare e che in passato ce n’era 
meno di quanto apparisse. Oggi, almeno in Occidente, i cristiani debbono farsi una 
domanda seria: sto passando da una fede di tradizione a una fede di convinzione? Il 
Natale di Gesù, se vissuto in modo coerente con la fede professata, è l’occasione, cari-
ca di Grazia, per fare una verifica delle radici. Al centro della fede ci deve stare il rap-
porto personale, forte, commosso, vivo e coraggioso con il Signore Gesù. Questo prin-
cipio deve guidare una seria revisione della nostra pedagogia della fede. Il cristianesi-
mo è passione, attaccamento, gioia. Di fronte a tanti dubbi e domande, a tanti conti 
che non tornano dobbiamo dire a Gesù, Dio Bambino: «Signore, da chi andremo? Tu 
hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di 
Dio» (Gv 6, 68-69). Solo così saremo credenti ‘resistenti’ e vivi e non dei fiori recisi, 
anche belli ma che, senza radici, sono destinati a seccare.  

Cristiani di carne viva e non cristiani dai colori sgargianti, ma freddi come i fiori di pla-
stica. 



 

10 

Terzo giorno. Nato per morire.  

O Dio, Padre nostro, disponi i tuoi fedeli all’avvento 

di Cristo, tuo Figlio, perché, tornando e bussando alla porta del mio cuore,  

egli mi trovi vigilante nella preghiera ed esultante nella lode. 

Posiamo il nostro sguardo sulle figure che circondano il Bambino Gesù. 

A sinistra notiamo una presenza insolita per un presepe: 
Santa Caterina di Alessandria con la palma del martirio e ai 
piedi un pezzo di ruota dentata, strumento della tortura 
che l’ha portata alla morte; al suo fianco c’è Sant’Elena, 
madre dell’imperatore Costantino, con la Croce innalzata 
dopo il suo ritrovamento a Gerusalemme. 

La spiegazione di questa presenza insolita è dovuta alla 
richiesta del committente, rappresentato inginocchiato 
con la mano di San Giuseppe sul capo. La moglie Caterina 
era morta da poco ed egli ha chiesto che fosse ricordata 
nella natività. A prescindere da questa particolare circo-
stanza noi vogliamo cogliere il significato teologico e spiri-
tuale della presenza di queste due sante. 

Caterina è martire ed Elena, secondo la leggenda, ha sco-
perto la Croce durante gli scavi di abbattimento del tem-
pio romano costruito sopra il Calvario.  

La Croce di Gesù è presente alla sua nascita per dirci che questo Bambino divino è nato 
perché  il suo sangue versato possa strappare l’Universo e il genere umano dal destino 
di morte provocato dal peccato. 

È quanto la prima comunità cristiana ha subito celebrato nell’inno ricordato da san 
Paolo:  

Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: 
egli, pur essendo nella condizione di Dio, 
non ritenne un privilegio 
l'essere come Dio, 
ma svuotò se stesso 
assumendo una condizione di servo, 
diventando simile agli uomini. 
 
Dall'aspetto riconosciuto come uomo, 
umiliò se stesso 
facendosi obbediente fino alla morte 
e a una morte di croce. 
 
Per questo Dio lo esaltò 
e gli donò il nome 



 

11 

che è al di sopra di ogni nome, 
perché nel nome di Gesù 
ogni ginocchio si pieghi 
nei cieli, sulla terra e sotto terra, 
 
e ogni lingua proclami: 
«Gesù Cristo è Signore! 
a gloria di Dio Padre. (Fil 2, 5-11) 

 

Nella nascita di Gesù noi dobbiamo leggere il senso della sua morte.  Il senso pieno 
dell’Incarnazione di Dio lo si scopre nella sua vita donata per amore. Per questo la Cro-
ce per i cristiani non rappresenta l’esaltazione del dolore, ma l’esaltazione dell’amore. 
La Croce presente nel presepio ci dice che Dio non ama il dolore. Il dolore e la morte 
non vengono da Dio ma dalla condizione umana voluta del Nemico dell’uomo. È il 
grande mistero che sperimentiamo ogni giorno della nostra esistenza. In noi c’è il seme 
della morte e la condizione di una libertà che è incline al male. È l’aspetto tragico della 
vita umana che genera paura e sgomento. Come possiamo liberarcene?  Il Natale ci 
svela il progetto insperato e inaudito che il Padre rivela nel Bambino divino davanti al 
quale noi siamo inginocchiati.  

In Gesù, Dio svuota sé stesso e appare come servo per opporsi al destino mortale del 
genere umano. Così entra nel mondo degli uomini la promessa dell’immortalità. 

La carne mortale di Dio rende immortale la carne umana. Può essere così? È credibile 
una folgorante rivelazione come questa? I cristiani vivono ogni giorno di questa spe-
ranza. Sanno che può apparire agli occhi di molti un azzardo o una speranza assurda, 
ma la loro vita è consegnata totalmente nelle mani di questo Dio Bambino che è appar-
so in forma umana per condividere il destino caduco dell’Universo e del genere umano 
affinché tutti gli esseri possano essere trascinati nella gloria della sua Resurrezione. 

Siamo nel cuore del paradosso cristiano: questo Bambino è il Signore che porta in dote 
l’immortalità. 

Pieghiamo le ginocchia davanti a questo Mistero d’amore. Ora siamo pronti al martirio 
come Caterina. Non è richiesto un martirio cruento, ma la testimonianza (martirio) 
quotidiana che la speranza è più forte della disperazione, che la luce vince le tenebre e 
che l’amore vince tutto: omnia vincit amor.   

La Croce innalzata da Sant’Elena e la palma del martirio trattenuta da Santa Caterina ci 
mostrano il senso profondo del Natale. Proprio nel giorno della celebrazione piena del 
Natale di Gesù, che vivremo nell’Epifania, ci sarà l’annunciata la data della Pasqua. 

Così a Natale ci viene consegnata la Croce, segno dell’amore che, morendo, dona la 
vita in pienezza. 

Dal Natale di Gesù possiamo continuare il dialogo quotidiano con il Crocefisso che salu-
tiamo - ogni giorno - come la fonte della nostra speranza: Ave Crux, spes unica.  



 

12 

Quarto giorno. C’è sempre un angelo.  

Concedi, o Dio onnipotente,  

che il nostro cuore celebri con frutti di grazia il Natale che sta per venire; 

 serbaci alla scuola delle celesti cose 

 e nella tristezza dei tempi presenti donaci un po’ di grazia. 

Ci spostiamo verso la destra del quadro e troviamo un altro personaggio 
inusuale in un presepe. Si tratta dell’arcangelo Raffaele che accompagna 
Tobiolo con accanto l’immancabile cagnolino. Nel nostro presepe non ci 
sono angeli che intonano cori celesti ma questo angelo che è ‘medicina di 
Dio’ (Raffaele). Questa presenza è, di solito, giustificata dal fatto che la 
parrocchia di origine del donatore era dedicata all’Arcangelo Raffaele.  

Noi trascuriamo questo particolare per dedicarci a scoprire il senso sim-
bolico della presenza degli angeli di cui i Vangeli narrano con ricchezza di 
particolari. 

‘C'erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all'aperto, vegliavano tutta la 
notte facendo la guardia al loro gregge. Un angelo del Signore si presentò a loro e la 
gloria del Signore li avvolse di luce. Essi furono presi da grande timore, ma l'angelo dis-
se loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: 
oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore. Questo per 
voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia». E 
subito apparve con l'angelo una moltitudine dell'esercito celeste, che lodava Dio e dice-
va: ‘Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama’. (Lc 2, 
8-14). 

Nella Bibbia gli angeli sono il segno di una particolare vicinanza di Dio. L’angelo porta 
sempre un annuncio di salvezza che inizia con l’espressione ‘non temete’.  Nel libro di 
Tobia l’angelo è l’amico che guida e protegge Tobiolo nel difficile viaggio verso paesi 
lontani e che lo riaccompagna nel ritorno a casa. 

 
Così possiamo pensare che i nostri angeli ci accompagnino verso il Natale. Sono due le 
riflessioni che gli angeli mi suggeriscono.. 

 

 Prima riflessione. Dobbiamo imparare ad ascoltare il brusio degli angeli. Purtroppo 
il vociare tonante che accompagna le nostre giornate ci impedisce di sentire il bru-
sio angelico. La presenza degli angeli sta a dirci che nel cielo e sulla terra ci sono 
realtà nascoste che solo un orecchio allenato al silenzio è in grado di sentire. Davide 
Maria Turoldo, prendendo spunto dal libro della Sapienza (Sap 18,14), ha scritto 
questo bell’inno natalizio: 

Mentre il silenzio fasciava la terra e la notte era a metà del suo corso,  
tu sei disceso, o Verbo di Dio, in solitudine e più alto silenzio. 



 

13 

 
La creazione ti grida in silenzio, la profezia da sempre ti annuncia,  
ma il mistero ha ora una voce, al tuo vagito il silenzio è più fondo. 
 
E pure noi facciamo silenzio, più che parole il silenzio lo canti,  
il cuore ascolti quest'unico Verbo che ora parla con voce di uomo. 
 
A te, Gesù, meraviglia del mondo, Dio che vivi nel cuore dell'uomo, 
Dio nascosto in carne mortale, a te l'amore che canta in silenzio. 

 

Il rischio che tutti corriamo è quello della superficialità che mette la pancia la posto 
della testa e la testa al posto del cuore. Per vivere il Natale bisogna saper vedere 
l’invisibile: ‘Per fede, egli (Mosè) lasciò l'Egitto, senza temere l'ira del re; infatti 
rimase saldo, come se vedesse l'invisibile’ Eb 11, 27). 

Il silenzio ci permette di ascoltare quanto c’è di profondo e misterioso in noi e 
attorno a noi. Sappiamo bene che le luminarie nascondono la Luce, e che la frene-
sia della corsa impedisce di leggere i segni del Mistero che sono sparsi ovunque.  
Dobbiamo avere il coraggio - sì, ci vuole molto coraggio - di ascoltare il silenzio.  

 

 Seconda riflessione. Non basta ascoltare il brusio degli angeli, bisogna che ciascuno 
di noi diventi angelo per qualcuno. Il mondo è sempre più complesso e non si può 
attraversarlo senza che la mano mite di una amica o di un amico ci accompagni. 
Ormai è chiaro che il grande rischio che ci insidia da molte parti è di smarrire la no-
stra umanità. La richiesta che ci viene da Gesù Bambino è quella di diventare angeli 
gli uni per gli altri. Ormai per molti il Natale è un nome impronunciabile perché è 
sostituito dal generico ‘Buone Feste’ che, cercando di dare un contenuto a questa 
parola, diventa: ‘Buone mangiate, buon riposo, buoni regali e, se potete, fate un 
buon viaggio ’. Nulla di male; solo che ciò è troppo misero e triste per far gioire il 
cuore e per far nascere la speranza che non muore. Non sembra che ci sia altro.  

Ma se tu ti fai angelo prendendoti cura di qualcuno le cose possono cambiare. Male 
che vada cambi tu. Il Natale di Gesù parla di forti legami affettivi che creano una 
Alleanza perenne tra Dio e l’uomo. 

Accogliere il Natale significa diventare alleati che sanno creare legami con gli altri 
nella vita di ogni giorno. Gesti, parole, sguardi, promesse, carezze…tutto questo 
trasforma la vita; quella vera, cioè quella semplice che ciascuno di noi vive dalla 
sera al mattino e dal mattino alla sera.  

Beati coloro che incontrano angeli sulla propria strada e ancor più beati e benedetti 
coloro che sanno farsi angeli nella gratuità di piccoli gesti quotidiani in casa, al lavo-
ro, in chiesa, a passeggio e al supermercato. 



 

14 

 Quinto giorno. La mitezza dell’asino.  

Padre di immensa bontà, 

 che ci ha rivelato il disegno d’amore pensato per noi dai secoli eterni, 

 fa che noi annunciano al mondo con gioia 

 la misteriosa e stupenda bellezza del nostro destino in Cristo, nostro Signore. 

Il nostro sguardo ormai abbandona i contorni del quadro per concentrarsi sul gruppo 

che si assiepa attorno al Bambino. E subito vediamo l’asinello.  

L’asino ha un rapporto particolare con Gesù già annunciato dal pro-

feta Zaccaria: ‘Esulta grandemente, figlia di Sion, giubila, figlia di 

Gerusalemme! Ecco, a te viene il tuo re. Egli è giusto e vittorioso, 

umile, cavalca un asino, un puledro figlio d'asina’ (Zc 9,9) 

Ed è sull’asino che Gesù entra a Gerusalemme per vivere la sua 

passione per noi; così si realizza la profezia di Zaccaria: ‘Il giorno 

seguente, la grande folla che era venuta per la festa, udito che Gesù 

veniva a Gerusalemme, prese dei rami di palme e uscì incontro a lui 

gridando: «Osanna! Benedetto colui che viene nel nome del Signo-

re, il re d'Israele!». Gesù, trovato un asinello, vi montò sopra, come 

sta scritto: Non temere, figlia di Sion! Ecco, il tuo re viene, seduto su 

un puledro d'asina. I suoi discepoli sul momento non compresero 

queste cose; ma, quando Gesù fu glorificato, si ricordarono che di 

lui erano state scritte queste cose e che a lui essi le avevano 

fatte’ (Gv 12,12-16). 

I Vangeli non parlano dell’asino e del bue alla nascita di Gesù, ma parlano della man-

giatoia e quindi la fantasia popolare ha avuto buon gioco nel pensare che Gesù fosse 

nato in una stalla ospitato da un asino e da un bue. Ne parla per primo il Vangelo apo-

crifo dello Pseudo-Matteo; in esso si dice che l’asino e il bue riconobbero il Signore e lo 

adorarono. 

Noi accogliamo questa felice tradizione per sottolineare il suo significato simbolico. In 

particolare l’asino può suggerirci tre atteggiamenti essenziali per accogliere Gesù e per 

tentare di assomigliargli un poco. 

 La mitezza. Così ci insegna Gesù nelle beatitudini: ‘Beati i miti, perché avranno in 

eredità la terra ’ (Mt 5,5). Inoltre Gesù presenta sé stesso come esempio di mitezza: 

‘Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuo-

re, e troverete ristoro per la vostra vita’ (Mt 11,29); infine è proprio l’asino che 

sottolinea la mitezza di Gesù che è un ‘re’ speciale: ‘Dite alla figlia di Sion: Ecco, a te 

viene il tuo re, mite, seduto su un'asina e su un puledro, figlio di una bestia da so-

ma’ (Mt 21,15). Non credo che il cristiano abbia alternative alla mitezza. Bisogna, 

perciò, capire bene di che cosa si tratta. È una virtù difficile che richiede un grande 

coraggio e una grande forza. Il mite riesce a compiere la conquista più grande: ave-



 

15 

re dominio su di sé e il controllo delle proprie azioni per non tirarsi mai indietro per 

pigrizia, pusillanimità, codardia. Il mite non usa violenza e non si schiera nella mi-

schia perché ama anche i nemici. Perciò il mite ‘sta nel mezzo’ perché è un co-

struttore di pace. Mi preme sottolineare un aspetto molto importante della mitez-

za; lo insegna San Paolo quando dice a Tito e a noi: ‘di non parlare male di nessuno, 

di evitare le liti, di essere mansueti, mostrando ogni mitezza verso tutti gli uomi-

ni’ (Tt 3,2). Oggi il linguaggio è diventato triviale, offensivo; non si parla, si urla; non 

si ammonisce, si condanna. Così le parole perdono significato e si diffonde il veleno 

del disprezzo. I rabbiosi scivolano sempre dalla parte del torto. Davanti a Gesù 

Bambino meditiamo quanto dice San Giacomo e promettiamo di scegliere sempre 

la mite gentilezza e non la rude e inutile aggressività: ‘Tutti infatti pecchiamo in mol-

te cose. Se uno non pecca nel parlare, costui è un uomo perfetto, capace di tenere a 

freno anche tutto il corpo’ (Gc 3,2) 

 La semplicità. La nostra fede è piena di fronzoli che nascondono la struttura che 

sostiene la stupenda bellezza dell’architettura della fede. Il mondo ha bisogno di 

una testimonianza limpida, evangelica, povera, essenziale. Il cuore del Vangelo de-

ve apparire nella sua pura nudità. Solo così attirerà tutti con il suo fascino. Lo stupo-

re della fede cristiana è un Bambino inerme che viene presentato come il ‘Dio con 

noi’. Gesù è il volto amico di Dio che - cosa inaudita – è Dio-uomo per dirci che il 

nostro Dio ama da morire il mondo e tutti gli esseri che lo abitano. È questa notizia 

scandalosa il cuore del Vangelo. Purtroppo il Vangelo è rifiutato da molti non per 

questo messaggio scandaloso ma per un insieme di precetti che, non nascendo 

dall’amore, sono pesi insopportabili e incomprensibili. 

 La fedeltà. Solo un’ultima parola su una caratteristica dell’asino che è risaputa e 

spesso ricordata: l’asino è cocciuto e testardo. Vista in positivo la testardaggine si 

chiama fedeltà. Oggi è il tempo della fedeltà, cioè di una fede, speranza e carità che 

resistono. Il cristiano è un resistente che continuare a donare gratuitamente la vita 

ad un mondo che non lo odia ma, peggio, mostra una totale indifferenza. Non biso-

gna rispondere con rabbia, con nostalgia, con risentimento per la progressiva perdi-

ta di potere perché il Bambino e il suo asinello ci ripetono con mitezza: ‘ Quando 

sono debole, è allora che sono forte’ (2Cor 12,10)  



 

16 

Sesto giorno. Domenica dell’Incarnazione. Il bue che tira l’aratro.  

O Dio, che nella verginità feconda di Maria  

hai donato agli uomini i beni della salvezza eterna,  

fa che sperimentiamo la sua intercessione perché da lei abbiamo ricevuto  

lo stesso autore della vita, Gesù tuo figlio. 

Con l’asinello in ogni presepe non manca la compagnia del bue. Il 

richiamo è a Isaia: ‘Il bue conosce il suo proprietario e l'asino la grep-

pia del suo padrone, ma Israele non conosce, il mio popolo non com-

prende’ (Is 1,3). È stato, poi, San Francesco che ha messo bue e asi-

nello nel suo presepio. Lì c’è rimasto fino ad ora. Guardiamo al bue 

della natività che stiamo contemplando cercando di cogliere il signifi-

cato simbolico di questo animale. Il bue è carico di molti simboli: è 

animale che compie il lavoro pesante, è destinato al sacrificio in mol-

te religioni, nell’iconografia cristiana è affiancato all’evangelista Lu-

ca; il bue porta il giogo che trascina l’aratro e prepara la terra per la 

semina. 

Stiamo contemplando il Mistero dell’Incarnazione del nostro Signore e quindi scelgo, con 

una certa libertà, di raccogliere alcuni spunti da questo variopinto simbolismo del bue.  

Ne sottolineo, in particolare, tre. 

 Il bue è un paziente lavoratore che trascina l’aratro. Tra noi e Gesù c’è di mezzo un 

aratro; è l’aratro della sequela.  

‘Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti seguirò dovunque tu va-

da». E Gesù gli rispose: «Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, 

ma il Figlio dell'uomo non ha dove posare il capo». A un altro disse: «Seguimi». E 

costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli 

replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va' e annuncia il re-

gno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, Signore; prima però lascia che io mi congedi 

da quelli di casa mia». Ma Gesù gli rispose: «Nessuno che mette mano all'aratro e 

poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio» (Lc 9, 57-62). Seguire Gesù non è 

uno scherzo perché egli chiede un’amicizia e una dedizione totale. Seguire Gesù 

vuol dire costruire una nuova parentale che non esclude le altre ma che le mette 

come seconde rispetto alla sua. È la serietà dell’Incarnazione che chiede a noi di 

fare come Gesù. Dio, nascendo uomo, ha sconvolto le leggi della natura e chiede a 

noi di fare altrettanto. Dio si è fatto uomo perché l’uomo diventasse Dio. Non è una 

sequela ‘morale’ ma esistenziale: Gesù diventa come me e vuole che io diventi co-

me lui. Questo è il ‘dato di fatto’ dell’essere cristiano; non è frutto dell’impegno ma 

Celebriamo con gioia la festa dell'Incarnazione della divina maternità di Maria: è la 

festa mariana più importante dell'anno. Che Maria ci accompagni verso il Natale del suo 

Bimbo divino.  



 

17 

è dono della Grazia. 

 Diventare bue per Gesù significa essere soggiogati da lui: ‘Venite a me, voi tutti che 

siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e im-

parate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il 

mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero’ (Mt 11, 28-30).  Siamo di fronte ad 

uno dei tanti paradossi della sequela: il giogo di Gesù non è pesante ma leggero. Il 

giogo di Gesù alleggerisce la vita di chi è affranto e oppresso.  Perché permettiamo 

che circoli l’idea che lo stare con Gesù è difficile e faticoso? Come è potuto accade-

re che si sia diffusa una sequela ‘al ribasso ’ per cui il ‘cristiano comune’ (?!?) è me-

no ‘soggiogato’ di un prete o di una suora?  È un tradimento del Vangelo che stiamo 

pagando caro. Ora che la fede deve mostrare il suo volto a un mondo che gli ha 

girato le spalle, la fede ha perso il suo fascino di libertà e di felice amore senza con-

fini.  

 La Chiesa devi presentarsi ‘serva’ che porta gioiosamente il peso delle fatiche del 

mondo. Il popolo cristiano non si mette a banchettare mentre gli altri soffrono la 

fame. Il popolo santo di Dio deve prendersi il ‘lavoro duro ’ di dissodare l’infelicità 

delle donne e degli uomini offrendo la pace dove c’è la discordia, il perdono dove 

prospera la vendetta, la cura verso gli altri dove c’è una disinvolta indifferenza. Il 

terreno si è fatto arido; l’amicizia umana è affievolita dal narcisismo che mette al 

centro sé stesso; prospera la schiavitù del denaro, giogo pesante che sforna poveri 

come mai è avvenuto nella storia. Il terreno è duro e va inciso e rivoltato con fatica, 

senza lamentarsi ma seguendo l’invito del Signore: ‘ siate simili a quelli che aspetta-

no il loro padrone quando torna dalle nozze, in modo che, quando arriva e bussa, gli 

aprano subito. Beati quei servi che il padrone al suo ritorno troverà ancora svegli; in 

verità io vi dico, si stringerà le vesti ai fianchi, li farà mettere a tavola e passerà a 

servirli’ (Lc 12, 36.37)  



 

18 

Settimo giorno. Il patriarca della fede.  

Signore guarda dal cielo e vieni:  

 tu che hai dato principio all’azione di salvezza 

conducila a compimento 

 accrescendo in noi la fede e l’amore per te. 

Ora il nostro sguardo si posa su Giuseppe. Nel 
nostro quadro non appare concentrato sul 
Bambino, ma attento ad un pastore in ginoc-
chio per indicarglielo. Questa posizione inusua-
le è spiegata dal fatto che il pastore adorante è 
il ritratto del committente del quadro. Noi ci 
mettiamo al suo posto e chiediamo a Giuseppe 
di sostenerci e accompagnarci verso il suo 
Bambino perché ci insegni come fare ad acco-
glierlo. 

È l’occasione buona per compiere un ‘atto di 
giustizia’ verso Giuseppe e sottarlo definitiva-
mente all’immaginario diffuso che ce lo rap-
presenta più come… il nonno di Gesù che come 
il padre. 

Giuseppe è padre della nostra fede sia perché 
ci aiuta a credere, sia perché ci mostra la stra-
da per avere una fede viva e forte e non una 
fede smorta e tremolante. 

Questa operazione ci chiede di immergerci con realismo, per quanto è possibile, nella 
condizione di Giuseppe. Innanzi tutto Giuseppe non era vecchio, ma un ‘bel giovanotto’ 
tutto preso dal suo amore per la bella Maria, una dolcissima ragazza di poco più giova-
ne di lui e, quindi, appena sedicenne.  Improvvisamente Giuseppe si trova in una situa-
zione drammatica ed è assalito dal dubbio: scopre che la sua bella Maria, con cui aveva 
iniziato il cammino verso il Matrimonio, è incinta. La spiegazione di Maria è incredibile. 
Che fare? La Legge imponeva a Giuseppe di denunciarla e il destino di Maria sarebbe 
stato terribile e tragico: doveva essere lapidata.  Questo uomo innamorato ha vissuto 
momenti terribili. Un angelo in sogno l’aveva tranquillizzato e così Giuseppe inizia a 
trovare una soluzione guidata dall’amore: prende comunque Maria come sua sposa 
anche se sapeva che quel figlio non era generato da lui.  

Giuseppe ha creduto; ha creduto per amore.  Questa ricostruzione, per quanto un po’ 
fantasiosa, è verosimile e a noi dice molto della fede di Giuseppe e del suo coraggio. 
Giuseppe si è fidato dello sguardo di Maria che gli raccontava di come è rimasta incinta. 

Guardiamo alla fede di Giuseppe. Il gesto di Giuseppe mi commuove e mi dona corag-
gio. Lui ha creduto perché ha amato. Mi chiedo se la mia fede è tutta intrisa di amore e 
quasi travolta dalla gioia di superare il ‘visibile’ per cogliere la realtà dell’invisibile.   



 

19 

Dovremmo leggere il capitolo undici della lettera agli Ebrei e aggiungere all’elenco del-
la fede dei patriarchi anche la fede di Giuseppe. Giuseppe, più di Abramo e di Mosè, 
credette speranza contro speranza. 

‘La fede è fondamento di ciò che si spera e prova di ciò che non si vede. Per questa fede 
i nostri antenati sono stati approvati da Dio. Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbe-
dì partendo per un luogo che doveva ricevere in eredità, e partì senza sapere dove an-
dava. Per fede, Abramo, messo alla prova, offrì Isacco, e proprio lui, che aveva ricevuto 
le promesse, offrì il suo unigenito figlio, del quale era stato detto: Mediante Isacco 
avrai una tua discendenza. Egli pensava infatti che Dio è capace di far risorgere anche 
dai morti: per questo lo riebbe anche come simbolo. Per fede, Mosè, divenuto adulto, 
rifiutò di essere chiamato figlio della figlia del faraone. Per fede, egli lasciò l'Egitto, sen-
za temere l'ira del re; infatti rimase saldo, come se vedesse l'invisibile’ (Eb 11,1-2.8.17-
19.24-25.27). 

Noi dobbiamo invocare lo Spirito perché in questo benedetto Natale possiamo vedere 
l’invisibile. Giuseppe ha creduto perché ha amato. Noi dobbiamo riscoprire le fede 
come forma della vita piena d’amore e non come ‘alcune verità’ da tenere caparbia-
mente come vere (ecco il volontarismo che corrode la fede cristiana) intanto che vivia-
mo la vita che è …un’altra cosa; al massimo la fede ci dà (non sempre) un piccolo aiuti-
no per la vita.  

 

Noi ci troviamo davanti al Bambino Gesù nella stessa condizione di Giuseppe. Ci viene 
detta una cosa incredibile che sembra scontrarsi con le evidenze più immediate e con il 
buon senso. Questo Bambino è Dio e ci chiede di vivere di Lui, con Lui e come Lui. Cele-
briamo l’Eucaristia e in quei gesti ci vien detto che c’è tutto; che la nostra vita è lì; che 
la vita dell’Universo è lì; che il nostro futuro di gloria è lì. Come si fa a credere ad una 
cosa del genere? Per Giuseppe non è stato molto diverso ed creduto perché ha amato. 
Gli sono bastati gli occhi di Maria che gli raccontava l’incredibile per abbracciare lei e 
con lei il suo bambino. Noi rischiamo la vita ‘puntandola’ per intero sulla fede della 
Chiesa che ci racconta cose incredibili su questo Bambino e che Purtroppo le nostre 
scappatoie sono molte; prima fra tutte quella di vedere questo bambino un po’ diverso 
dagli altri e di pensare di poter vivere il Natale se riusciamo a costruire una certa 
‘atmosfera’ che male non fa. Come un angolo di respiro per riprendere una vita rude e 
faticosa come se quella nascita non cambiasse completamente la tua vita.   

Per questo dobbiamo vivere il Natale in comunione con tutta la Chiesa. Credere da soli 
è impossibile; ci sono decine di milione, miliardi di sorelle e fratelli che, in tutti tempi, 
hanno affidato la loro vita a questo bambino. Siamo gocce in un fiume immenso e stan-
do in questo fiume immenso si trova un sostegno e un conforto per la propria fede. 
Noi non crediamo alle favole e non abbiamo bisogno di ridurre il Natale a una bella 
favola per trovare un momentaneo ristoro.   

Siamo come Giuseppe. Il nostro sguardo deve incrociare gli occhi di Gesù Bambino e, 
per amore – solo per amore - fidarci di Lui. Così questo potrebbe essere davvero un Bel 
Natale. 



 

20 

Ottavo giorno.  
La Madre chiamata a condividere il destino del suo Bambino. 

Ti ringraziamo, o Padre, dei doni ricevuti;  

suscita in noi il desiderio di nuove grazie  

perché possiamo celebrare con spirito rinnovato  

la nascita di Gesù salvatore. 

Ora guardiamo a Maria. Il suo volto è pensoso e raccolto; è 
l’unica inginocchiata con le mani giunte nell’atto dell’offerta. 
Maria, come ogni mamma, ha gioito della nascita di suo fi-
glio, ma, guardandolo, non poteva fare a meno di ricordarsi 
che quella nascita nascondeva un misterioso segreto. C’era 
un presentimento che gli trafiggeva l’anima: quel bambino 
non era per lei e non avrebbe fatto una vita uguale a tutti gli 
altri. Troppo grande e divino era il mistero nascosto in quel 
fagottino.  Cosa sta pensando Maria? Non lo sappiamo ma 
possiamo immaginarlo anticipando la profezia del vecchio 
Simeone.  
‘Ora a Gerusalemme c'era un uomo di nome Simeone, uomo 
giusto e pio, che aspettava la consolazione d'Israele, e lo Spi-
rito Santo era su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannun-
ciato che non avrebbe visto la morte senza prima aver veduto 
il Cristo del Signore. Mosso dallo Spirito, si recò al tempio e, 
mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù per fare ciò 

che la Legge prescriveva a suo riguardo, anch'egli lo accolse tra le braccia e benedisse 
Dio, dicendo: «Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo vada in pace, secondo la tua 
parola, perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza, preparata da te davanti a tutti i 
popoli: luce per rivelarti alle genti e gloria del tuo popolo, Israele». Il padre e la madre 
di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di lui. Simeone li benedisse e a Maria, 
sua madre, disse: «Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e 
come segno di contraddizione e anche a te una spada trafiggerà l'anima, affinché siano 
svelati i pensieri di molti cuori» (Lc 2, 25-35). 

Il padre e la madre di Gesù si stupivano di questo bambino. È uno stupore, fatto di an-
sia e, insieme, di fiducioso abbandono, che li accompagnerà per decenni fino alla Cro-
ce. Anche per noi il mistero è fitto e inesauribile. Il Vangelo non ci dice nulla dei decen-
ni che Gesù, crescendo in età e grazia, ha trascorso con i suoi genitori. Cosa si saranno 
detto? Quale era il contenuto delle loro quotidiane conversazioni? Non lo sappiamo 
ma la profezia di Simeone ci aiuta ad immaginarlo. Nel nostro quadro vediamo che la 
Croce è già posta vicino a questo Bambino. Maria lo ha intuito e nel suo cuore di tene-
ra madre si sarà augurata qualcosa di diverso, ma ogni giorno avrà ripetuto la parola 
pronunciata nel giorno in cui lo Spirito di Dio l’ha rapita: «Ecco la serva del Signore: 

La Novena si sta concludendo. Se siamo caduti nella 'frenesia natalizia' ora è il momen-

to di uscirne. Siamo ancora in tempo per preservare il Natale dall'ansia e dal chiasso.  



 

21 

avvenga per me secondo la tua parola» (Lc 1, 38). Giuseppe l’avrà sentita sussurrare 
queste parole e con lei le avrà ripetute. 

Anche per noi deve succedere la stessa cosa; anche per la Chiesa è stato e sarà sempre 
così. Questo Bambino è nato e morirà per me. Il suo amore non mi chiede nulla se non 
di essere ascoltato e accolto. Di questo è fatta la fede cristiana; è tanto forte la speran-
za che Gesù manterrà le sue promesse che esse possono diventare il senso e la fonte 
vitale per la nostra vita: succeda quel che succeda. 

Ave, o Maria. In queste parole salutiamo la madre di Gesù che è diventata anche no-
stra madre per il rapporto che suo figlio ha instaurato con noi. Maria aiutaci a prende-
re in braccio questo bambino per scoprire, come è successo a te, che è lui che ci ab-
braccia e che ci mette al sicuro così potremo dire anche noi con Simeone: ‘Ora lascia 
che il suo servo viva e vada in pace’.   

Il cantico di Simeone 
Rembrandt van Rijn, 1631 - Öl auf Panel  



 

22 

Nono giorno. Io dove mi metto?  

Siamo giunti al termine della Novena di Natale. Tra poco saremo chiamati a rispondere 
alla convocazione che la nostra Chiesa ci invia per trovarci a fare la memoria del Natale 
di Gesù 

Noi vorremmo rispondere a questa convocazione perché abbiamo atteso questo mo-
mento. Sappiamo che La Sacra Liturgia ci fa incontrare il Signore Gesù che ci consegna 
una bella notizia per la nostra vita.  La vita cristiana nasce dalla Liturgia celebrata per-
ché è da lì, e solo da lì, che la nostra Chiesa prende la sua forma.  

Mi son posto questa domanda: nel nostro quadro io dove mi metto? Il 
posto l’ho trovato: voglio mettermi nel piccolo cestino che sta davanti al 
Bambin Gesù. Guardando bene nel cestino si vedono due colombi e un 
po’ di frutta. Gesù Bambino dorme placidamente: è il ritratto della pace e 
della serenità. 

Le colombe sono il simbolo della purificazione e la frutta è il segno della vita cristiana: 
‘Dai loro frutti li riconoscerete’. Vorrei purificare il mio modo di vedere Gesù. Il Natale è 
una memoria sorprendente che ci immette nel Mistero cristiano: Dio è questo Bambi-
no. Lo devo prendere in braccio e lasciarmi abbracciare da Lui. Ma questo modo di 
rivelarsi di Dio è scandaloso. Io sono tentato di vedermelo un po’ diverso. Nel fondo 
del mio cuore vedo che c’è ancora la paura di Dio; mi si presenta come giudice che 
chiede a me di fare tante cose e che quando mi vede mi guarda corrucciato in tutti i 
particolari della mia vita che neppure io conosco e ricordo. Ma questo Dio non esiste. 
Altre volte mi appare come esigente: mi sembra che mi chieda di impegnarmi nel fare 
la sua volontà senza che per me sia chiara e temo che cerchi in me un raccolto dove 
non ha seminato. Ma questo Dio non esiste. Il mio sguardo non riesce a vedere Dio 
come è perché è oscurato da immagini che stanno nel profondo tenebroso del mio 
cuore. Penso che se mi volesse bene come dice mi cambierebbe la vita e rispondereb-
be a tutte le richieste che gli faccio; sono tutte buone e allora perché non mi ascolta? 
Ma questo Dio non esiste. Ho paura di stancarlo e annoiarlo con le mie preghiere che 
gli dicono cose che lui sa già. Dio diventa un rompicapo e la tentazione di farne a meno 
è forte. Ma questo Dio non esiste. 

Per fortuna, se riesco a stare davvero accoccolato ai piedi di questo Bambino che dor-
me, allora incomincio a conoscere Dio. Ma temo che questo modo sia strano e un po’ 
fantasioso; eppure questo Bambino ce l’ho lì davanti. È addormentato, non emana 
nessuna luce: è proprio solo un bambino. Ma è il mio Dio. 

Allora ricordo ciò che ha detto Gesù: ‘ In quel momento i discepoli si avvicinarono a 
Gesù dicendo: «Chi dunque è più grande nel regno dei cieli?». Allora chiamò a sé un 
bambino, lo pose in mezzo a loro e disse: «In verità io vi dico: se non vi convertirete e 
non diventerete come i bambini, non entrerete nel regno dei cieli. Perciò chiunque si 

Ecco siamo giunti al termine del nostro piccolo cammino. Ora entriamo nel Natale. Eli-

miniamo tutto quello che distrae per poterci concentrare sul Bambin Gesù. È il mio au-

gurio e la mia preghiera per ciascuna/o di voi: ad uno ad uno. 

Auguro a tutti di vivere con la pace nel cuore un BELLISSIMO NATALE, don Luigi  



 

23 

farà piccolo come questo bambino, costui è il più grande nel regno dei cieli. E chi acco-
glierà un solo bambino come questo nel mio nome, accoglie me’ (Mt 18, 1-5). 

Stando davanti a questo Bimbo dormiente il mio cuore è chiamato a diventare sempli-
ce e puro e persino innocente, come un bambino che dorme. Così posso entrare nel 
regno dei cieli. 

Io pensavo che il Vangelo fosse una cosa impegnativa e difficile che dipendesse da me, 
da quello che mi dice la Chiesa, dall’obbedienza ai comandamenti, dal fare penitenza, 
dal salire a piedi nudi sa montagna irta e scoscesa…. Invece per ‘vedere Dio’ basta 
prendere in braccio questo Bambino, perché questo Bambino è Dio e solo in lui posso 
vedere il suo volto. 

 

Il Vangelo è semplice ma non facile perché chiede una decisione forte, chiara, quasi 
istantanea ma decisiva: lasciare tutto e incamminarsi sulla strada che questo Bambino 
mi indica. Non so dove mi porta, ma in lui trovo la pace con me stesso, con gli altri, con 
la Creazione e con Dio.  So poco di Dio, quasi nulla; ma questo Bambino è sufficiente 
per sapere quanto basta per vivere sperando contro ogni speranza: succeda quel che 
succeda. 

 

Ora so dove incontrarlo: basta entrare in una Chiesa qualsiasi e il Mistero di Dio è lì 
davanti a me, custodito nell’Eucaristia che mi consegna la carne e il sangue di questo 
Dio fatto uomo per promettermi che ha intenzione di farmi diventare Dio immortale 
come lui. 

Il Natale è questo; mi basta vederlo anche solo un attimo per poter scoprire che la mia 
vita è nelle sue mani perché è da lì che sono nato. Voglio starmene comodo e tranquil-
lo nel cestino davanti a Gesù Bambino che dorme. 

Questo è davvero un Bel Natale!  



 

24 

 

 


